

# LUZ DEL ISLAM

1

**El mes de  
Muharram**

2

**Ashura  
un día  
glorioso**

5

**Fatwas  
sobre  
Ashura**

3

**Al Hijra**

4

**El compañero  
en  
la Cueva**





# LUZ DEL ISLAM



*El mes de Muharram*

4



*Ashura un día glorioso*

6



*Al Hijra*

10



*El compañero en la Cueva*

16



*Fatwas sobre Ashura*

19

Luz del Islam

Especial: El mes de Muharram 1431 H.

Editor: Luz del Islam

info@luzdelislam.com

<http://www.luzdelislam.com>

# EL MES DE MUHARRAM



Durante el año, Allah nos brinda la oportunidad de acercarnos más a Él y apartarnos del shaytan, bendiciendo y enalteciendo días y meses elegidos por Él –Glorificado y Ensalzado sea-, como el bendito mes de Ramadán, los 10 días de Dul Hiyya, etc.

El Mes de Muharram es el primer mes del Calendario Musulmán y es uno de los 4 meses sagrados.

Dice Allah en el Sagrado Corán: "Ciertamente que el número de meses para Allah es doce, porque así él lo decretó el día que creó los cielos y la Tierra; de ellos, cuatro son sagrados. Así está establecido en la religión verdadera, no

obréis pues en contra vuestra [desobedeciendo a Allah]'. [9:36]

**"Los primeros diez días son lo mejores del mes de Muharram y el día de Ashurah es el mejor de esos diez días".**

Dijo el Mensajero de Allah (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él):

'La división del tiempo ha vuelto a su forma original que regía el día que Allah creó los cielos y la tierra. El año consta de doce meses de los cuales cuatro son sagrados, Dhu'l-Qi'dah, Dhu'l-Hiyyah y Muharram, y Rayab de Mudar que viene entre Yumada y Sha'baan'.

Relatado por Al-Bujari y Muslim.

Hasan Al Basri (rahimahu Allah) dijo: "Allah quiso que el año comience con el mes de Muharram. No hay mes mejor en el año excepto Ramadán. Los primeros diez días son lo mejores del mes de Muharram y el día de Ashurah es el mejor de esos diez días".

La importancia de este bendito mes se debe a que Allah subhanu ua taala lo consideró uno de los meses sagrados y porque el Profeta (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él) afirmó que era el mes de Allah y que el mejor de los ayunos después del Ramadán era el que se hacía en él.

De Abu Huraira, que Allah esté complacido con él, que dijo



el Mensajero de Allah, que la paz y las bendiciones de Allah sean con él :

"El mejor de los ayunos después de Ramadán es el que se hace en el mes de Allah, Muharram. Y la mejor de las oraciones después de las obligatorias es la oración que se hace por la noche."

Lo relató Muslim.

En este mes también hay un día muy importante: el décimo, llamado Ashura.

De Ibn 'Abbás (que Allah esté complacido con los dos), quien dijo: **Vino el profeta (La paz y bendiciones sean con él) a Medina y encontró a los judíos ayunando el día de Ashura**, entonces les dijo ¿Qué es este día que ayunáis? Dijeron: Es un gran día, En el

cual Allah salvó a Musa y su pueblo y hundió al Faraón y su pueblo, Musa lo ayunó en gratitud con Allah, y nosotros también lo ayunamos.

Dijo el profeta (La paz y bendiciones de Allah sean con él): Nosotros somos más merecedores de Musa que vosotros. Entonces el profeta lo ayunó y ordenó que se ayunara"

Relatado por Al-Bujari y Muslim.

También se destaca la importancia de este día por la gran retribución para los que lo ayunen.

El Profeta (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él) dijo:

'Al ayunar el día de 'Arafah espero que Allah expíe por el año anterior y por el año

siguiente, y al ayunar el día de 'Ashura' espero que Allah expíe por el año anterior.'

Relatado por Muslim

De Ibn Abbás, Allah esté complacido con los dos, que el Mensajero de Allah, que la paz y las bendiciones de Allah sean con él:

"Ayunó en el día de Ashura (diez de Muharram) y mandó que se ayunase en ese día." Lo relataron Al-Bujari y Muslim.

Fue narrado que Ibn 'Abbás (que Allah esté complacido con él) dijo:

Nunca vi al Profeta (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él) tan minucioso en asegurarse de ayunar un día y preferirlo por encima de otros días, que el día de 'Ashura', y este mes – es decir, Ramadán.

Relatado por Al-Bujari.

Hermanos y hermanas, ha llegado el mes de Allah, el mes de la expiación de los pecados, el mes de la gratitud, el mes de los ayunos voluntarios, el mes de las victorias.

Aprovechemos sus días y sus noches dedicándonos a la adoración de Allah Glorificado y Ensalzado sea, haciendo buenas obras, rezando por la noche, dando limosna, ayunando, visitando a los parientes y familiares, etc.

¡Hagamos que los primeros días de este nuevo año sean una nueva etapa en nuestras vidas!

Por Abu Dhar

# ¡ASHURA, UN DÍA GLORIOSO!

¡ASHURA DÍA DEL  
PERDÓN Y DE LA  
PURIFICACIÓN!,  
¡DÍA DE  
ARREPENTIMIENTO,  
DÍA DE GRATITUD!  
¡QUÉ GRANDES  
SON SUS  
SIGNIFICADOS!



**1** El día de Ashura simboliza la victoria para los creyentes.

Ashura es un día que nos recuerda que el buen fin pertenece a los que han temido a Allah y que la victoria es el aliado de los que han sido pacientes.

Que el opresor, aunque se deje engañar por el Tiempo, y confíe en un poder que le parecía invencible, como quién dijo: "Yo soy vuestro señor supremo" (79:24),

se dirige inevitablemente hacia la perdición. Él Faraón nunca pensó que terminaría ahogado en el mar...

**2** Este día nos recuerda que los favores o las gracias cuando no se agradecen no se hacen duraderas. Sin embargo, agradeciendo a Allah, duran y aumentan.

Ensalzado sea salvó a Moisés que la paz sea con él y a su pueblo del Faraón, él se apresuró a agradecer ayudando aquel día. Del mismo modo ayunó nuestro Profeta que la paz y las bendiciones de Allah sean con él y exhortó a la gente hacerlo también. Y es que ayunando y efectuando otros actos de adoración, mostramos

"Ayunar el  
día de Ashu-  
ra borra las  
faltas leves  
del año  
pasado"

y nuestro agradecimiento a

ALLAH subhanahu wa taala.

Dijo Allah Glorificado sea: "¡Familia de Daud! ¡Obrad con agradecimiento! Son pocos Mis siervos agradecidos." (34.13)

La gratitud tiene cinco pilares:

1. Someterse al Benefactor.
2. La fijeza en el corazón del amor por Él
3. El reconocimiento del beneficio y la gracia.
4. Citarle con alabanzas y elogios.
5. No Emplear los dones más que en Su obediencia.

El agradecimiento se cumple con los actos y con los dichos. Este ha sido el método de todos los profetas de Allah que la paz sea con ellos.

Moisés que la paz sea con él ayunó para agradecer a Su Señor. El Mensajero de Allah que la paz y las bendiciones de Allah sean con él solía rezar mucho por la noche y cuando se le preguntó dijo: "¿Es que no voy a ser un siervo agradecido?" hadiz de veracidad consensuada.

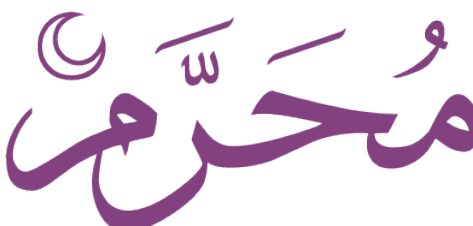
**3** Este día nos demuestra que la lealtad entre los creyentes tiene como

base la fe aunque estén separados por lugares o tiempos y que los incrédulos no pueden gozar de ella aunque lo pretendieran!

Los judíos y Moisés que la paz sea con él comparten el hecho de ser Hijos de Israel, pero los creyentes sinceros son más merecedores de él porque atestiguan que fue un Profeta de Allah, que transmitió el Mensaje , llamó al Monoteísmo y porque han creído en él aun si haberle visto, y esto a diferencia de su pueblo quien lo desmintió .

Los corazones y los sentimientos se unen a pesar de la distancia temporal y espacial. De este modo los creyentes forman un sólo partido, el partido de Allah, porque constituyen una nación más allá de las distancias, de las lenguas, razas...etc.

Se recoge en los libros de Bujari y Muslim, que Ibn Abi Al-Abbas (Allah esté satisfecho



"Muharram en árabe"

con ellos) dijo: "Vino el profeta (La paz y bendiciones sean con él) a Medina y encontró a los judíos ayunando el día de Ashura 'á, entonces les dijo ¿Qué es este día que ayunáis? Dijeron: Es un gran día, En el cual Allah salvó a Musa y su pueblo y hundió al Faraón y su pueblo, Musa lo ayunó en gratitud con Allah, y nosotros también lo ayunamos. Dijo el profeta (La paz y bendiciones de Allah sean con él): Nosotros somos más merecedores de Musa que vosotros. Entonces el profeta lo ayunó y ordenó que se ayunara"

**4** Ashura nos recuerda que pertenecemos a una gran nación, y que siguiendo los pasos de sus enemigos sólo lograremos humillarnos!

Por eso sus miembros han de evitar su imitación para conservar su elevado estatus.

El Mensajero de Allah (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él) ordenó diferenciarse de los judíos en el ayuno de Ashura.

Cuando, la paz y las bendiciones de Allah sean con él, ayunó el día de Ashura y le dijo a la gente que ayunara,

ellos decían: 'Oh Mensajero de Alá, este es un día venerado por judíos y cristianos'. El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) dijo: 'El año próximo, si Alá quiere, ayunaremos el noveno día también'. Pero al llegar el año siguiente, el Mensajero de Alá (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) ya había fallecido. Narrado por Muslim, 1916.

## 5 Ashura es un día de ayuno con una gran recompensa.

El Mensajero de Allah (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él) solía ayunar el día de Ashura y exhortaba a su gente para hacerlo debido a su gran importancia.

Fue preguntado (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él) sobre el ayuno de Ashura y dijo: "Borra las faltas leves del año pasado" Muslim.

Fue narrado que Ibn 'Abbaas (Allah se complazca de él) dijo: Nunca vi al Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) tan minucioso en asegurarse de ayunar un día y preferirlo por encima de otros días, que el día de Ashura, y este mes – es decir, Ramadán. Narrado por Bujari, 1867

La expiación de los pecados que se logra ayunando Ashura se refiere a los pecados menores; los pecados mayores requieren un arrepentimiento especial.

An-Nawawi (que Alá tenga piedad de él) dijo: "Ayunar el día de 'Arafat expía todos

los pecados menores, en otras palabras, perdona todos los pecados, excepto los pecados mayores. Ayunar el día de 'Arafat representa una expiación de dos años, y el día de Ashura es una expiación de un año, y si al decir Amín una persona coincide con el Amín de los ángeles, sus pecados previos serán perdonados: Cada uno de los factores mencionados pueden representar expiación de los pecados.

Si la persona hace algo que expie los pecados menores, será redimido, y si no hay pecados menores ni mayores, quedará registrada como una buena acción y elevará así su estatus: Si hay uno o más pecados mayores y no hay pecados menores, esperamos entonces que la persona reduzca sus pecados mayores". Al-Maymu' Sharh al-Muhadhdhab, parte 6.

El Sheij al-Islam Ibn Taymiyah (que Alá tenga piedad de él) dijo: "La expiación de la purificación, la oración, y ayunar en Ramadán, 'Arafat y Ashura se aplica sólo a los pecados menores". Al-Fataawa al-Kubra, parte 5.

Fuente: ([http://www.islamhouse.com/files/es/ih\\_fatawa/es\\_siam\\_ashura.pdf](http://www.islamhouse.com/files/es/ih_fatawa/es_siam_ashura.pdf))

## 6 Ashura nos recuerda que la adoración es un asunto basado sobre el seguimiento, y no está permitido innovar actos de adoración que no hayan sido legislados, y no está permitido también asignar al día de Ashura ni otros días benditos

con actos que no hayan sido legislados por Allah.

Exponerse a las bendiciones de Allah Glorificado y ensalzado sea se logra siguiendo su legislación y la Sunnah de su Mensajero que la paz y las bendiciones de Allah sean con él.

**7** Este día es el décimo día del nuevo año hegiriano.

Con ello, empezamos una nueva etapa en nuestra vida sin saber cuando se acabará. Entonces, que nuestra preocupación sea siempre apresurarnos en cumplir buenas obras y hacer de nuestras vidas momentos de acercamiento a Allah buscando con ello Su complacencia y el grado más elevado del Paraíso.

Que Allah subhanu ua taala haga que seamos de la gente que le adore y con los que Él esté satisfecho, y que la paz y las bendiciones de Allah sean sobre nuestro profeta Muhammad sobre su familia, compañeros y todo aquel que ha seguido su guía y aplicado su Sunnah hasta el día del juicio final y la última de nuestras súplicas es : ¡Alabado sea Allah Señor de los mundos!

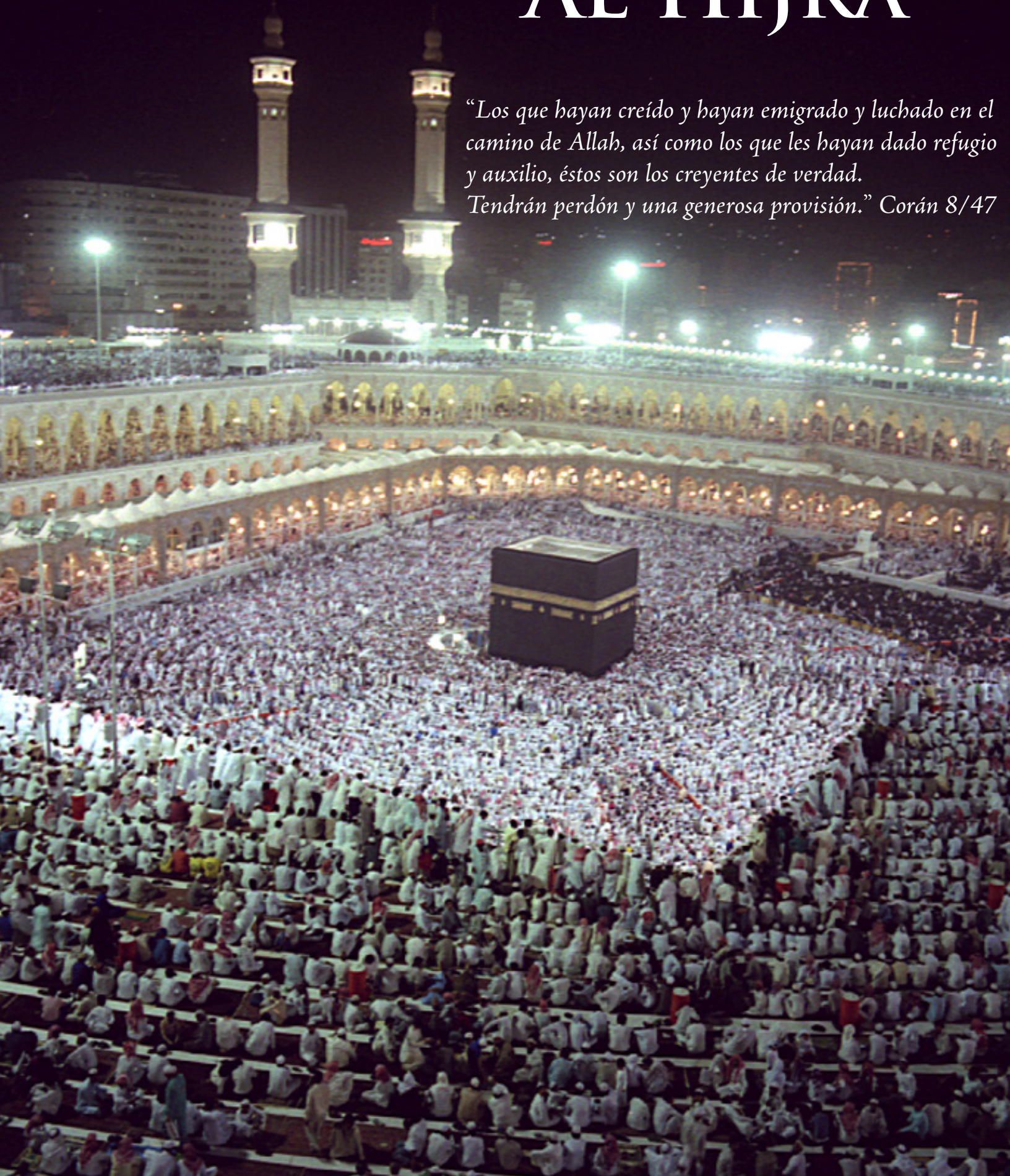
*Texto extraído de: saaid.net*



*"Minarete de una mezquita"*

# AL HIJRA

*“Los que hayan creído y hayan emigrado y luchado en el camino de Allah, así como los que les hayan dado refugio y auxilio, éstos son los creyentes de verdad. Tendrán perdón y una generosa provisión.” Corán 8/47*



**H**ijra es la migración de los primeros Musulmanes a Medina. Allah escogió esta ciudad como la tierra de hijrah (migración por Allah) cuando la persecución de la gente de la Meca contra los musulmanes se hizo intensa. El Mensajero (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) vio en sueños que él emigraba a esa ciudad.

Fue narrado que 'Aa'ishah (Allah este complacido con ella) dijo: El Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) le dijo a los musulmanes:

"En un sueño se me ha mostrado su lugar de migración, una tierra de árboles de palma datilera, entre dos campos de lava, los dos tramos pedregosos." Entonces, algunas personas emigraron a Medina, y la mayoría de las personas que habían emigrado a la tierra de Etiopía, regresó a Medina.

Abu Bakr también se preparaba para viajar a Medina, pero el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) le dijo: "Espera un momento, porque espero que se me permita emigrar también." Abu Bakr (Allah este complacido con él) dijo, "¿realmente esperas eso? que mi padre y madre sirvan para tu rescate! "El Profeta dijo:" Sí". Así que Abu Bakr se quedó por el bien del Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) para poderle acompañar. Él alimentó

dos camellas de su propiedad con las hojas del árbol de Samur durante cuatro meses.

Un día, mientras estaban sentados en la casa de Abu Bakr al mediodía, alguien le dijo a Abu Bakr, "Este es el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) con la cabeza cubierta, llega en un momento en el que nunca solía visitarnos antes". Abu Bakr dijo: "que mi padre y madre sirvan para su rescate. Por Allah, que no ha llegado a esta hora, salvo para algo importante." Así que el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) vino y pidió permiso para entrar, y fue admitido.



Cuando entró, le dijo a Abu Bakr. "Diles a todos quienes están presentes contigo que se marchen" Abu Bakr respondió: "No hay nadie aquí, excepto tu familia. que mi padre y madre sirvan para tu rescate, Oh Mensajero de Allah!"

El Profeta, la paz y bendiciones de Allah sean con él, dijo: "Me han dado permiso para emigrar." Abu Bakr dijo: "te acompañaré yo? que mi padre y madre sirvan para tu rescate, Oh Mensajero de Allah!" El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) dijo: "Sí". Abu Bakr dijo: "Oh Mensajero de Allah, que mi padre y madre sirvan para tu rescate, toma uno de estas dos camellas mías".

El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) respondió: “(yo la aceptaré) en pago.” Así que preparamos el equipaje y pusimos algo de comida en una bolsa para viaje de cuero para ellos. Asma' , la hija de Abu Bakr, cortó un pedazo de su cinturón y ató la boca de la bolsa de cuero con él, y por esa razón fue nombrada Dhaat-un-Nitaaqayn (es decir, la dueña de dos cintas).

Entonces, el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) y Abu Bakr llegaron a una cueva en la montaña de Zawr y permanecieron allí durante tres noches. 'Abdullah bin Abi Bakr, que era un joven inteligente y sabio, se quedó (con ellos) durante la noche. Los dejaba antes del amanecer para estar en la mañana con los Quraysh, como si hubiera pasado la noche en la Meca. Él tendría presente cualquier complot contra ellos, y cuando se hiciera noche él (iría y) les informaría de ello. 'Aamir bin Fuhayrah, el esclavo liberado de Abu Bakr, llevaba las ovejas lecheras (de su amo, Abu Bakr) un poco después del anochecer. Así que siempre tuvieron leche fresca por la noche, la leche de sus ovejas. 'Aamir bin Fuhayrah llevaría entonces el rebaño lejos cuando todavía estuviera oscuro (antes del amanecer).

Hizo lo mismo cada una de esas tres noches. El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) y Abu Bakr habían contratado a un hombre de la tribu de Bani al-Dayl de la familia de Ibn Abd Bani 'Adiyy como un guía experto, ... el fue de la religión de los infieles de Quraysh, pero el Profeta y Abu Bakr confiaban en él y le dieron sus dos camellas y concertaron una cita con él para que le trajera

sus dos camellas a la cueva de la montaña de Zawr en la mañana después de que hubieran pasado tres noches. Y (cuando salieron), iban con ellos el guía y 'Aamir bin Fuhayrah y el guía los llevó a lo largo de la costa.

Ibn Shihab dijo: 'Abd al-Rahmán ibn al-Malik Mudliji, que era el sobrino de Suraqah ibn Malik ibn Ju'sham, me dijo que su padre le informó de que había oído Suraqah ibn Ju'sham



*“La montaña Zawr”*

diciendo: “Los mensajeros de los kuffaar de Quraysh, vinieron a nosotros diciendo que habían asignado para las personas que mataran o detuvieran al Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) y Abu Bakr, una recompensa equivalente a su sangre en monedas. Mientras estaba sentado en una de las reuniones de mi tribu Bani Mudlij, un hombre de ellos vino a nosotros y se detuvo mientras estábamos sentados, y dijo: ‘Oh Suraqah! Sin duda, he visto algunas personas lejos de la orilla, y creo que son Muhammad y sus compañeros.’ ‘Suraqah agregó,’ yo también me di cuenta de que debieron ser ellos. Pero yo le dije ‘No, no son ellos, pero ustedes han visto a fulano y a

fulano fue que vimos embarcar. Permanecí en la reunión un tiempo y luego me levanté y salí hacia mi casa. Pedí a mi esclava que trajera mi caballo que estaba detrás de una colina, y lo mantuviera listo para mí.

Entonces tomé mi lanza y salí por la puerta de atrás de mi casa arrastrando el extremo inferior de la lanza en el suelo y lo mantuve bajo. Entonces llegué a mi caballo, lo monté y lo hice galopar. Cuando me acerqué a ellos (es decir, Muhammad y Abu Bakr), mi caballo tropezó y me caí desde él, entonces me levanté, se apoderó de mi el temblor y saque las flechas de la adivinación y sorteé si debía hacerles daño (es decir, al Profeta y Abu Bakr) o no, y la suerte que no quería, salió. Pero volví a montar mi caballo y dejar que galopara, sin dar importancia a las flechas de la adivinación. Cuando escuché la recitación del Corán por el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones

de Dios sean con él) que no estaba mirando a su alrededor, aunque Abu Bakr seguía haciendo eso, de pronto las patas delanteras de mi caballo se hundieron en el suelo hasta las rodillas, y me caí de él. Entonces lo reprendí y ordene levantarse pero apenas podía levantar sus patas delanteras del suelo, y cuando se levanto y estuvo de pie nuevamente sus patas delanteras causaron que el polvo se levantara al cielo como el humo. Luego volví a sortear con las flechas de adivinación, y la suerte que no quería, salió.

Así que llamé a ellos para hacerles saber que estaban a salvo. Se detuvieron, y volví a montar mi caballo y fui a ellos. Cuando ví cómo había sido obstaculizado para hacerles daño, vino a mi mente que la causa de el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) (es decir el Islam) se convertiría en la victoria.

## *Mezquita de Quiba*

*La primera  
mezquita  
en el Islam*



Así que dije a él: "Tu gente ha asignado una remuneración igual a tu sangre en monedas por tu captura". Y les dije todos los planes que la gente de Meca hicieron sobre ellos. Entonces les ofrecí algo de comida y artículos de viaje, pero se negaron a tomar algo y no pidieron nada, pero el Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) dijo: "No digas a los demás acerca de nosotros". Entonces le pedí que escribiera para mí una garantía de seguridad. Ordenó a Aamir bin Fuhayrah escribir para mí en un pedazo de piel de animal, entonces el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) siguió por su camino".

Ibn Shihaab dijo: "Urwah ibn al-Zubayr me dijo: El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) se reunió con al-Zubair, en una caravana de mercaderes musulmanes que regresaban de Siria. Al-Zubair dio al Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) y a Abu Bakr una ropa blanca en regalo. Cuando los musulmanes de Medina oyeron las noticias de la salida del Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) desde la Meca (hacia Medina), empezaron a ir al Harrah (tramo pedregoso) todas las mañanas. Lo esperaban hasta que el calor del mediodía los obligaba a regresar. Un día, después de esperar un largo tiempo, volvieron a casa, y cuando iban a sus casas, un Judío se subió a la azotea de uno de los fuertes de su pueblo a buscar algo y vio al Mensajero de Allah (la de la paz y las bendiciones de Allah sean con él) y sus



Mapa de la migración del Profeta (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él)

compañeros vestidos de blanco, como si fuera producto de un espejismo del desierto. El Judío no podía dejar de gritar a lo mas alto de su voz: "¡Oh árabes, aquí está vuestro gran hombre a quien háis estado esperando!" Así que todos los musulmanes se apresuraron a recoger sus armas y fueron a encontrarse con el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) en el campo de lava o tramo pedregoso.

El Profeta se volvió con ellos a la derecha y se posó en la tierra de Bani 'Amr ibn 'Awf. Esto fue un lunes en el mes de Rabi-Awwal. Abu Bakr se puso de pie, recibía a la gente, mientras que el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) se sentó y guardó silencio.

Alguien de los Ansar que vino y no había visto antes al Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él), empezó a saludar a Abu Bakr, pero cuando el sol caía sobre el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Allah sean con él ) y Abu Bakr se acercó y le hacia sombra con su capa, sólo entonces la gente llegó a conocer al Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él).

El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) se quedó con Bani 'Amr ibn 'Awf durante diez días y se estableció la mezquita (Mezquita de Quba'), que fue fundada en la piedad.

El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) rezó en ella y luego se montó en su camella y se trasladó,

acompañado por el pueblo hasta que su camella se arrodilló y estableció en el lugar (el de) la mezquita del Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) en Medina.

Algunos musulmanes oraban allí en aquella época, y ese lugar era un patio para el secado de dátiles que pertenecían a Suhayl y Sahl, dos niños huérfanos que estaban bajo la tutela de As'ad ibn Zuraarah. Cuando la camella se arrodilló, el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) dijo:

"Este lugar, si Allah quiere, será nuestro lugar. Entonces el Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) llamó a los dos muchachos y les dijo que fijaran un precio para el patio para que así él pudiera considerarlo como una mezquita.

Los dos niños, dijeron:

"No, sino que lo vamos a dar como un regalo, Oh Mensajero de Allah!" El Mensajero de Allah (la paz y las bendiciones de Dios sean con él) se negó a tomarlo como un regalo, e insistió en comprárselos, entonces construyeron una mezquita ahí.

El Profeta comenzó transportando ladrillos quemados para su construcción y al hacerlo, él decía "Esta carga es mejor que la carga de Jaybar, ya que es más piadoso a los ojos de Allah, y más y mejor recompensado".

*Islam Q&A*

*Autor: Shej Salih Al Munyid.  
Traducido por : Umm Mu'adh*

# EL COMPAÑERO EN LA CUEVA

“...CUANDO AMBOS ESTABAN EN LA CUEVA, DIJO  
A SU COMPAÑERO: NO TE ENTRISTEZCAS,  
CIERTAMENTE ALÁ ESTÁ CON NOSOTROS.” (9:40)



“Cueva de Zaur”

Esta aleya, se refiere al momento de haberse refugiado el Profeta Muhammad y su Compañero Abu Bakr, en la cueva del monte Zaur, en su viaje a Medina, perseguidos por los idólatras.

Su nombre era Abdullah Abu Bakr Ibn 'Uzmán Abi Quhafa.

Llamado Al-Atiq y también As-Siddiq: El veraz, pues fue quien se apresuró en creer en el

Profeta Muhammad (que la Paz y las Bendiciones de Allah sean con él), en todo lo que le había sido revelado, en su profecía, en su viaje nocturno y en el ascenso a los cielos.

Nació en la Ciudad de La Meca dos años después del nacimiento del Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él), y murió dos años después, a la edad de 63 años.

Fue sepultado junto al Profeta Muhammad en la habitación de su hija Aisha (Alá se complazca de ella).



“Cueva de Hira”

Sin duda alguna, Abu Bakr fue una de las figuras más importantes y relevantes en los primeros tiempos del Islam.

Era ciertamente el amigo más cercano del Profeta, y suficientemente conocido en toda La Meca por su probada sabiduría y madurez.

Su propia nobleza de carácter le impedía conducirse de modo egoísta e inhumano, tan propio de sus compañeros mercaderes. El entusiasmo con que abrazó el Islam lo llevó muy pronto a divulgar entre sus más dilectos amigos y allegados la esencia de esta fe: La creencia en el Alá único y en Su

“No hay otra mano más grande para mí que la de Abu Bakr, quién me ayudó personalmente, con sus bienes y me casó con su hija”.

Profeta Muhammad. Muchos de los que le oían hablar, con tan firme convicción, le pidieron entrevistarse con el Profeta. De este modo, el número de musulmanes iba creciendo.

Entre este grupo de primeros musulmanes, podemos destacar hombres como Uzman Ibn Affan, Abdel Rahman Ibn Auf, Talha Ibn Ubaidullah, Sa'ad Ibn Abu Uaqas y Alzubair Ibn Awan, todos ellos personajes jóvenes y de gran relieve en la vida social de La Meca.

### **Sus méritos:**

Preguntaron un día al Mensajero de Allah (que la paz y las bendiciones de Allah sean con él):

“¿Cuál la persona que más aprecias?” Respondió: ‘A’ishah. Le pregunté “¿Y entre los hombres?” Respondió: “Su Padre”. Narrado por al-Bujari, 3662; Muslim, 2384.

Y Solía decir el Profeta que la paz y las bendiciones de Allah sean con él :

“No hay entre nosotros una mano benevolente sin que le hayamos retribuido su esfuerzo, excepto la de Abu Bakr, pues a él Alá le retribuirá en el día del juicio”. Esto es interpretado por otro dicho del Mensajero de Alá (que la paz y las bendiciones de Alá sean con él) que dice:

“No hay otra mano más grande para mí que la de Abu Bakr, quién me ayudó personalmente, con sus bienes y me casó con su hija”.

Acostumbraba decir Omar Ibn Al-Jattab: “Abu Bakr es nuestra autoridad, el mejor de nosotros y el más amado por el Profeta que la paz y las bendiciones de Allah sean con él.

*Extraido de: Abu Bakr Assidiq (que Allah esté complacido con él)*

<http://www.islamhouse.com/tp/123649>

# FATWAS RELACIONADAS CON ASHURA

**Pregunta**

**¿Cómo debemos ayunar 'A'shura este año? Hasta ahora no sabemos cuando comenzó el mes, porque ignoramos si Dhu'l-Hiyyah tuvo 29 o 39 días. Cómo hacemos para designar el día de 'A'shura y ayudarlo?**

Alabado sea Alá. Si ignoramos si el mes de Dhu'l-Hiyyah fue completo (30 días) o incompleto (29 días), y no tenemos posibilidad de saber cuando comenzó la luna de Muharram, entonces debemos seguir un principio básico, y es que el mes se debe haber completado con 30 días. Entonces si Dhu'l-Hiyyah tiene 30 días, calculamos el día de 'Aashuraa'en esa base.

Si el musulmán quiere estar seguro de ayunar el día correcto, debe ayunar dos días consecutivos con la intención de 'Ashura. Calculando cuando es 'A'shura si el mes de Dhu'l-Hiyyah es de 29 días y si es de 30 días, y ayunar esos dos días. Por lo que estará seguro de haber ayunado 'Ashura, y entonces habrá ayunado el 9 y el 10 o el 10 y el 11 y ambas posibilidades son buenas. Pero si también quiere estar seguro de ayunar Taasu'ah (9 de Muharram), entonces debe ayunar los dos días mencionados anteriormente y el día anterior. Por lo que habrá ayunado en uno de los cálculos el 9, 10 y 11, y en la otra po-

**Respuesta**

sibilidad 8, 9 y 10. En ambos casos habrá ayunado el 9 y el 10 con toda seguridad.

Si alguien dice: "Mi trabajo y otras circunstancias solo me permiten ayunar un día, ¿cuál es el mejor día de ayuno para mí?" Respondemos: Cuenta como si el mes de Dhu'l-Hiyyah ha tenido 30 días, calcula el 10 de Muharram, y ayuna ese día.

Esto es un resumen de las respuestas que he oído de su eminencia nuestro Sheij 'Abd al-'Aziz ibn Baaz (que Alá tenga misericordia con él), cuando le pregunte al respecto.

Si recibimos de musulmanes confiables la noticia de cuándo ha sido vista la luna del mes de Muharram, debemos actuar acorde a ello. Ayunar en cualquier momento del mes de Muharram es Sunnah, porque el Profeta (que la paz y las bendiciones de Alá sean con él) dijo: "El mejor ayuno luego de Ramadán es en el mes de Muharram." (Narrado por Muslim, 1163)

Y Alá sabe más y mejor.

Para descargar la fatwa: [http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih\\_fatawa/es\\_how\\_know\\_ashura.pdf](http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih_fatawa/es_how_know_ashura.pdf)

**Pregunta**

**Me dijeron que ayunar el día de 'Ashura expía los pecados del año anterior, ¿es cierto esto? ¿Expía todo, incluso los pecados mayores? ¿Cuál es la razón para ayunar este día?**

Alabado sea Alá. Primero: Ayunar el día de 'Ashura sí expía los pecados del año anterior, debido a que el Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) dijo: 'Al ayunar el día de 'Arafat espero que Alá expíe los pecados del año anterior y el año en curso, y al ayunar el día de 'Ashura espero que Alá expíe los pecados del año anterior'. Y Alá es Quien posee la gran generosidad. Narrado por Muslim, 1162. Esto se debe a la generosidad que Alá tiene con nosotros, a través de la cual al ayunar un día se expían los pecados de todo un año.

El Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) solía asegurarse bien de haber ayunado el día de 'Ashura debido a su importancia. Fue narrado que Ibn 'Abbaas (Allah se complazca de él) dijo: Nunca vi al Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) tan minucioso en asegurarse de ayunar un día y preferirlo por encima de otros días, que el día de 'Ashura, y este mes – es decir, Ramadán. Narrado por al-Bujari, 1867.

Lo que significa "ser tan minucioso en el ayuno" es asegurarse de obtener su recompensa.

**Respuesta**

Segundo: Con respecto a la razón por la cual el Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) ayunaba el día de 'Ashura y exhortaba a su gente a hacerlo de igual manera, es mencionada en el hadiz narrado por al-Bujari (1865) de Ibn 'Abbaas (Allah se complazca de él) quien dijo: El Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) llegó a Medina y vio a los judíos ayunar el día de 'Ashura. Dijo: '¿Por qué ayunan?'. Respondieron: 'Es un buen día, es el día en que Alá salvó a los Hijos de Israel de su enemigo (Faraón) y Moisés ayunó ese día'. Entonces él dijo: 'Nosotros estamos más cerca de Moisés que vosotros'. Por eso ayunó ese día y le dijo a su gente que ayunara.

**"El Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) solía asegurarse bien de haber ayunado el día de 'Ashura debido a su importancia."**

Las palabras 'es un buen día' – según una versión narrada por Muslim: 'Este es un gran día cuando Alá salvó a Moisés y sus seguidores y ahogó al Faraón y su séquito'.

Las palabras 'y Moisés ayunó ese día' – Muslim agregó en su narración: 'En gratitud a Alá es que ayunamos en este día'.

Según otra versión narrada por al-Bujari: 'Por eso ayunamos en respeto por él'.

Las palabras 'y le dijo a su gente que ayunara' – según otra versión narrada por al-Bujari: 'Les dijo a sus compañeros: 'Vosotros estáis más cerca de Moisés que ellos, por eso ayunen en este día'.

Tercero: La expiación de los pecados que se

logra ayunando 'Ashura se refiere a los pecados menores; los pecados mayores requieren un arrepentimiento especial.

An-Nawawi (que Alá tenga piedad de él) dijo: "Ayunar el día de 'Arafat expía todos los pecados menores, en otras palabras, perdona todos los pecados, excepto los pecados mayores. Ayunar el día de 'Arafat representa una expiación de dos años, y el día de 'Ashura es una expiación de un año, y si al decir Amín una persona coincide con el Amín de los ángeles, sus pecados previos serán perdonados: Cada uno de los factores mencionados pueden representar expiación de los pecados. Si la perso-

### **"Los pecados mayores requieren un arrepentimiento especial"**

na hace algo que expie los pecados menores, será redimido, y si no hay pecados menores ni mayores, quedará registrada como una buena acción y elevará así su estatus: Si hay uno o más pecados mayores y no hay pecados menores, esperamos entonces que la persona reduzca sus pecados mayores". Al-Maymu' Sharh al-Muhadhdhab, parte 6.

El Sheij al-Islam Ibn Taymiyah (que Alá tenga piedad de él) dijo: "La expiación de la purificación, la oración, y ayunar en Ramadán, 'Arafat y 'Ashura' se aplica sólo a los pecados menores". Al-Fataawa al-Kubra, parte 5.

Para descargar el archivo :  
[http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih\\_fatawa/es\\_siam\\_ashura.pdf](http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih_fatawa/es_siam_ashura.pdf)

### **Pregunta**

**¿Está permitido ayunar únicamente 'Ashura sin ayunar el día anterior ni el día posterior?**

### **Respuesta**

Todas las alabanzas pertenecen a Alá. El Sheij al-Islam Ibn Taymiyah dijo: Ayunar el día de 'Ashura' constituye expiación por un año, y no es desaconsejable (makruh) ayunar únicamente este día. Al-Fataawa al-Kubra, parte 5.

En el libro Tuhfat al-Muhtaay, de Ibn Hayar al-Hayzami, dice: No hay nada de malo en ayunar 'Ashura por sí sólo. Parte 3, Baab Sawm al-Tatawwu'.

El Comité Permanente de juristas recibió esta pregunta, la que fue respondida de la siguiente manera:

"Está permitido ayunar el día de 'Ashura por sí sólo, pero es mejor ayunar el día anterior o el día posterior también. Esta es la Sunnah demostrada del Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) ya que dijo: 'Si sigo con vida el año entrante, ayunaré el nueve'. Narrado por Muslim, 1134. Ibn 'Abbaas (Allah se complazca de él) dijo: Quiso decir, ayunaré el nueve además del diez.

Y Alá es la Fuente de fortaleza".

Comité permanente de juristas para la investigación y la emisión de veredictos legales (Al-Laynah al-Daa'imah li'l-Buhuz al-'Ilmiyyah wa'l-Ifta'), 11/401.

Para descargar el archivo : [http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih\\_fatawa/es\\_personnel\\_ashura.pdf](http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih_fatawa/es_personnel_ashura.pdf)

## Pregunta

## Respuesta

**Quiero ayunar 'Ashura este año, pero me dijeron que la Sunnah es ayunar también el día anterior (Taasú'a'). ¿En algún lugar dice que esto fue lo que enseñó el Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él)?.**

Alabado sea Alá. 'Abd-Allaah ibn 'Abbaas (Allah se complazca de él) dijo: Cuando el Mensajero de Alá (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) ayunaba el día de 'Ashura y le decía a la gente que ayunara, ellos decían: 'Oh Mensajero de Alá, este es un día venerado por judíos y cristianos'. El Mensajero de Alá (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) dijo: 'El año próximo, si Alá quiere, ayunaremos el noveno día también'. Pero al llegar el año siguiente, el Mensajero de Alá (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) ya había fallecido. Narrado por Muslim, 1916.

Al-Shaafí'i y sus discípulos, Ahmad, Ishaaq, y otros afirmaban que es de la Sunnah [recomendado] ayunar el noveno y el décimo día, porque el Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) ayunó el décimo y tuvo la intención de ayunar el noveno.

En base a esto, hay dos maneras de ayunar 'Ashura, siendo la más básica ayunar solamente el décimo día, pero es mejor ayunar

también el noveno. Cuanto más ayune uno en el mes de Muharram, mejor.

Si uno tuviera que preguntar ¿cuál es la sabiduría detrás de ayunar el noveno día además del décimo?, la respuesta sería:

An-Nawawi (que Alá tenga piedad de él) dijo: Los eruditos de nuestro madhab (Shafí'i) y otros eruditos también, afirmaban que existen varias razones para recomendar ayunar el noveno día (Tasú'a):

1 – La intención detrás de ese acto es diferenciarse de los judíos que limitan su ayuno al décimo día. Esto fue narrado de Ibn 'Abbaas (Allah se complazca de él).

2 – La intención era unir el ayuno de 'Ashura' con otro día, ya que no está permitido ayunar solamente un viernes [pero sí se permite si uno ayuna el día anterior o el día después también].

3 – La idea es asegurarse que uno ayune el décimo día, en caso de que el avistamiento de la luna no haya sido preciso y que lo que la gente crea que es el noveno sea en realidad el décimo.

La más fuerte de estas razones es diferenciarse de la Gente del Libro. El Sheij al-Islam Ibn Taymiyah dijo: El Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) prohibía asemejarse a la Gente del Libro en muchos hadices. Por

**"Hay dos maneras de ayunar 'Ashura, siendo la más básica ayunar solamente el décimo día, pero es mejor ayunar también el noveno.**

**Cuanto más ayune uno en el mes de Muharram, mejor."**

ejemplo, dijo con respecto a 'Ashura: 'Si vivo el año entrante, seguramente ayunaré el noveno'. Al-Fataawa al-Kubra, parte 6.

Ibn Hayar (que Alá tenga piedad de él) dijo, comentando el hadiz 'Si vivo el año entrante, seguramente ayunaré el noveno día': "Su interés por ayunar el noveno día puede entenderse como que no se limitaría a eso, sino que lo agregaría al décimo, ya sea para asegurarse, o para diferenciarse de judíos y cristianos, lo que es más probable de ser correcto; esto es lo que puede entenderse de las narraciones narradas por Muslim". Fath al-Baari, 4/245.

Para descargar el archivo:  
[http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih\\_fatawa\\_es\\_siam\\_tasusa\\_and\\_ashura.pdf](http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih_fatawa_es_siam_tasusa_and_ashura.pdf)

**Pregunta**  
**Conozco la virtud de ayunar 'Ashura, y que constituye redención de los pecados del año anterior. Pero como usamos el calendario gregoriano, no supe cuándo llegó 'Ashura hasta el día mismo. No había comido nada, así que tuve la intención de ayunar. ¿Es válido mi ayuno y recibiré la redención por el año anterior?**

**Respuesta**  
Todas las alabanzas pertenecen a Alá. Alabado sea Alá por hacer que usted realice actos voluntarios (naafil) de adoración. Le pedimos a Él que nos mantenga firmes a usted y a nosotros en esa acción.

Con respecto a su pregunta sobre

formar una intención de ayunar desde la noche anterior, hay una evidencia firme del Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) que la intención de cumplir un ayuno voluntario formada el mismo día del ayuno es válida, siempre y cuando la persona no haya comido nada que rompa el ayuno después del alba. 'A'ishah (Allah se complazca de ella) narró que el Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) le dijo un día a su familia: '¿Tienen algo (es decir, algo de comida)?'. Ellos respondieron: 'No'. Dijo: 'Entonces voy a ayunar'. Muslim, 1154, 170. La palabra 'idhan' (traducida como 'entonces', en el sentido de 'en ese caso') indica que es permitido formar la intención de cumplir un ayuno voluntario durante el día mismo. Esto es distinto a los ayunos obligatorios, que no son válidos a menos que uno forme la intención la noche anterior, debido al hadiz que dice: 'Todo aquel que no forme la intención

de ayunar antes del alba, no habrá ayunado'. Abu Dawud, 2454; at-Tirmidhi, 726; clasificado como auténtico (sahih) por al-Albaani en su libro Sahih al-Yaami', 6535. Aquí se refiere a ayunos obligatorios.

Según esto, su ayuno es válido entonces. Con respecto a obtener la recompensa por ayunar, ¿será una recompensa por todo el día o sólo desde el momento de la intención? El Sheij al-'Uzaimin (que Alá tenga piedad de él) dijo: "Hay dos opiniones sobre este tema. La primera dice que la persona será recompensada desde el comienzo del día, porque el ayuno

**"Todo aquel que no forme la intención de ayunar antes del alba, no habrá ayunado"**

**Hadiz**

islámico correcto sólo puede ser desde el comienzo del día. La segunda opinión dice que sólo será recompensada desde el momento de su intención, y si formó la intención al mediodía recibirá recompensa por medio día. Esta es la opinión correcta porque el Profeta (la paz y las bendiciones de Allah sean con él) dijo: 'Las acciones se corresponden con las intenciones, y cada persona tendrá aquello para lo que haya tenido la intención'. Este hombre formó su intención durante el día, por lo que será recompensado desde el momento en que formó la intención. Basado en la opinión correcta, si un ayuno está relacionado con un día en particular, como ayunar los lunes y jueves, y ayunar los días blancos (al-ayaam al-bid) (el 13, 14, y 15 de cada mes lunar) o ayunar tres días cada mes, y la persona forma su intención durante el día, no será recompensada por el día entero". As-Sharh al-Mumti', 6/373.

Lo mismo se aplica al caso de quien no tenía la intención de ayunar 'Ashura hasta luego del alba: No obtendrá la recompensa por ayunar 'Ashura, que es redención por un año, porque su caso no es como el de la persona que ayunó todo el día de 'Ashura, sino que solo ayunó parte de él a partir del momento en que formó la intención de ayunar.

Pero sí será recompensado en el sentido general de recompensa por ayunar durante el mes de Muharram, que es el mejor tipo de ayuno después de Ramadán (como se menciona en Sahih Muslim, 1163).

Quizás una de las principales razones por las que usted y muchas personas no saben cuándo comienza 'Ashura, o los días blancos,

es – como usted dijo – que usan el calendario gregoriano. Quizás el hecho de que se está perdiendo de esos días especiales sea una motivación para utilizar el calendario lunar de la Hégira que Alá ha prescrito para Sus siervos y aprobado para Su religión, aunque más no sea para asuntos personales y revivir así este calendario que nos recuerda distintas ocasiones signadas a la religión, y así diferenciarnos más de la Gente del Libro de quienes debemos alejarnos en nuestros rituales y características, especialmente porque el calendario lunar era el que seguían los primeros Profetas, tal como puede entenderse del hadiz que menciona la razón por la que los judíos ayunaban 'Ashura, que es un día conocido en el calendario lunar. Se dice que es el día en que Alá salvó a Moisés. Esto indica que ellos seguían el calendario lunar y no los meses del calendario solar europeo. As-Sharh al-Mumti', 6/471

Que Alá haga que el error lo lleve a usted a un buen resultado, de tal manera que lo haga realizar con más fervor buenas acciones y actos de adoración. Quizás esto hará que sea más ávido que otras personas que realizan algún acto de adoración de manera regular y se conforman con lo que están haciendo, y luego se llenan de admiración por sí mismos.

Le pedimos a Alá que nos bendiga con Su generosidad y recompensa y nos ayude a recordarlo y darle gracias constantemente.

Para descargar el archivo : [http://www.islamichouse.com/d/files/es/ih\\_fatawa/es\\_reward\\_ashura.pdf](http://www.islamichouse.com/d/files/es/ih_fatawa/es_reward_ashura.pdf)

**Pregunta**

**Debo aún compensar algunos días de Ramadán que no pude ayunar, pero quiero ayunar 'Ashura'. ¿Es permitido que ayune 'Ashura' antes de que complete los ayunos que debo? ¿Puedo ayunar 'Ashura' y el once de Muhamarram con la intención de también compensar los días que me faltan de Ramadán, y así alcanzar la recompensa por ayunar 'Ashura'?**

**Respuesta**

Todas las alabanzas pertenecen a Alá.

Primero: No debe hacer ayunos voluntarios hasta que haya completado los días que debe de Ramadán, así que comience ayunando los días que le falta para completar Ramadán y luego haga ayunos voluntarios.

Segundo: Si ayunas el diez y once de Muhamarram con la intención de compensar los días no ayunados de Ramadán, eso es permitido y compensará dos de los días que aún debes. El Profeta (que la paz y las bendiciones de Alá sean con él) dijo: "Las acciones valen por su intención, y cada persona obtendrá de recompensa acorde a su intención". Fataawa al-Laynah al-Daa'imah, 11/401

Esperamos que obtenga la recompensa por ayunar los días que debe de Ramadán y también la recompense por el ayuno de esos días. Fataawa Manaar al-Islam, por el Sheij Muhammad ibn 'Uzaymin (que Alá tenga misericordia con él), 2/358.

Para descargar el archivo: [http://www.islamichouse.com/d/files/es/ih\\_fatwa/es\\_siam\\_ashura\\_delayed\\_ramadan.pdf](http://www.islamichouse.com/d/files/es/ih_fatwa/es_siam_ashura_delayed_ramadan.pdf)

**Pregunta**

**¿Está permitido ayunar únicamente 'Ashura' sin ayunar el día anterior ni el día después?**

**Respuesta**

Alabado sea Allah.

El Sheij al-Islam Ibn Taymiyah dijo: Ayunar el día de 'Ashura' constituye expiación por un año, y no es desaconsejable (makruh) ayunar únicamente este día. Al-Fataawa al-Kubra, parte 5.

En el libro Tuhfat al-Muhtaay, de Ibn Hayar al-Haythami, dice: No hay nada malo en ayunar 'Ashura' por sí sólo. Parte 3, Baab Sawm al-Tawwu'.

El Comité Permanente recibió esta pregunta, la que fue respondida de la siguiente manera:

Está permitido ayunar el día de 'Ashoora' por sí sólo, pero es mejor ayunar el día anterior o el día después. Esta es la Sunnah demostrada del Profeta (que la paz y las bendiciones de Alá desciendan sobre él), ya que dijo: 'Si sigo con vida el año entrante, ayunaré el nueve'. Narrado por Muslim, 1134.

Ibn 'Abbaas (que Allah esté complacido con él) dijo: Quiso decir, ayunaré el nueve además del diez.

Y Allah es la Fuente de fuerza.

El comité permanente de juristas (Al-Lajnah al-Daa'imah li'l-Buhooth al-'Ilmiyyah wa'l-If-ta'), 11/401.

**¿Cuál es la decisión acerca de lo que la gente debe hacer el día de 'Aashuraa', como por ejemplo usar kohl, bañarse (ghusl), utilizar henna, estrechar manos con otra persona, cocinar cereales (hubub), demostrar felicidad y mas...? ¿Existe algún hadiz sahib que haya sido narrado del Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) o no? Si no existe algún hadiz sahib a ese efecto, ¿Hacer estas cosas significan bid'ah, o no? ¿Qué hay con las otras cosas que hace la gente, así como ayunar, sufrir, no beber nada, hacer elogios y lamentos, desgarrar sus prendas de vestir, etc.?**

**¿Hay alguna regla sobre eso o no?**

**Respuesta**

Alabado sea Alá. A Sheij al-Islam Ibn Taymiyah (que Alá tenga piedad en él) le hicieron esta pregunta y contestó lo siguiente:

'Alabado sea Alá, Señor del Universo. Nada ha sido formulado acerca de este asunto en un hadiz sahib por el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) o por sus compañeros. Ninguno de los imáemes de los musulmanes alienta o recomienda esas cosas, tampoco los cuatro imáemes, ni otros. Ningún erudito confiable ha relatado algo parecido, ni del Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él), ni de los Sahaabah, tampoco de los Taabi'in; o en alguna narración débil (da'if); tampoco en los libros de narraciones Sahih, ni en los libros de narraciones de la Sunan, o en los Musnads. Ningún

hadiz de esta naturaleza se conoció durante los mejores siglos, pero algunos de los últimos narradores informaron acerca de hadices como: "Quien utilice kohl en sus ojos en el día de 'Aashuraa' no sufrirá de alguna enfermedad en los ojos ese año, y quien tome un baño (ghusl) en el día de 'Aashuraa' no se enfermará ese año, etc." También narraron informes acerca de las supuestas virtudes de rezar en el día de 'Aashuraa', y otros informes dicen que en el día de 'Aashuraa' Adán se arrepintió, el Arca ancló en el Monte Judí, Yusuf regresó a Jacob, Abraham fue salvado del fuego, el carnero fue entregado para ser sacrificado en lugar de Ismael, etc. También informaron un hadiz fraguado que se le atribuye falsamente al Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él), que dice: "Quien sea generoso con su familia en el día de 'Aashuraa', Alá será generoso con él por el resto del año".

"Nada ha sido formulado acerca de este asunto en un hadiz sahib por el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) o por sus compañeros."

(Luego Ibn Taymiyah mencionó los dos desacertados grupos que se encontraban en Kufah, Irak, los dos tomaron a 'Aashuraa' como un festival). El grupo Raafidi (shia) realizó una demostración externa y extrema de alianza al Ahl al-Bayt aunque interiormente eran o herejes e incrédulos o ignorantes o seguidores de sus impulsos y deseos. El grupo Naasibi odiaba a 'Ali y a sus compañeros, por los problemas y las matanzas ocurridas. Se informa en Sahih Muslim que el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) dijo: "En (la tribu de) Zaqif habrá un mentiroso y un opresor". El mentiroso era al-Mujtaar ibn Abi 'Ubayd al-

Zaqafi, que realizó una demostración externa de alianza y apoyo a al-Bayt, y mató a 'Ubayd-Alá ibn Ziyaad, el gobernador de Irak, que formaba parte del grupo que había matado a al-Husayn ibn 'Ali (Alá se complazca con él); luego él (al-Mujaar) dejó en claro que era un mentiroso, aclamando ser Profeta y que Yibril (el ángel Gabriel) le traía revelación. La gente le contó a Ibn 'Umar e Ibn 'Abbaas acerca de esto: "al-Mujaar ibn Abi 'Ubayd dice haber recibido revelación [annahu yanzilu 'alayhi]". Dijeron: "Esta diciendo la verdad, ya que Alá dice (interpretación del significado): '¿Queréis que os informe sobre quién descienden los demonios? Descienden sobre todo mentiroso pecador [que dice ser adivino]' [al-Shu'ara' 26:221]." Entonces dijeron: "Al-Mujaar dice recibir inspiración". Respondieron: "está diciendo la verdad. ... Por cierto que los demonios inspiran a sus secuaces [los incrédulos] para que os discutan..." [al-An'aam 6:121]."

El opresor, fue al-Hayyaay ibn Yusuf al-Zaqafi, que estaba en contra de 'Ali y sus compañeros. Al-Hayyaay era Naasibi y al-Mujaar era Raafidi, y este Raafidi era un gran mentiroso e innovador porque decía ser un Profeta...

Había muchos problemas y peleas entre estos dos grupos en Kufa. Cuando lo mataron a al-Husayn ibn 'Ali (que Alá se complazca con ambos) en el día de 'Aashuraa', lo hizo el grupo pecador, malhechor. Alá honró a al-Husayn con el martirio, como honró a otros miembros de su familia, y elevó su estatus, como honró a

Hamzah, Ya'far, su padre 'Ali y otros. Al-Husayn y su hermano al-Hasan son los líderes de los jóvenes del Paraíso. El alto estatus sólo se puede alcanzar a través del sacrificio, como dijo el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él), cuando le preguntaron que gente sufrió más. Respondió: "Los Profetas, la gente virtuosa, luego le siguen los mejores, y luego los mejores y así. La persona sufrirá de acuerdo a su nivel de fe. Si su fe es sólida, sufrirá más, pero si su fe es débil, sufrirá menos. El creyente seguirá sufriendo hasta que camine sobre la tierra sin pecado alguno".  
(Transmitido por At-Tirmidhi y otros).

**"La persona sufrirá de acuerdo a su nivel de fe.  
Si su fe es sólida"**

Al-Hasan y al-Husayn lograron lo que lograron y alcanzaron el alto estatus que alcanzaron con la ayuda y decreto de Alá. No sufrieron tanto como sus antecesores, ya que nacieron y fueron criados en los días de Gloria del Islam, y los musulmanes los respetaron y honraron. El Profeta (la paz y

las bendiciones de Alá sean con él) murió cuando eran jóvenes todavía, y Alá los bendijo al probar de tal manera que fuesen capaces de alcanzar al resto de su familia, y aquellos que tenían un estatus más alto que ellos también fueron probados.

'Ali ibn Abi Taalib era mejor que ellos, y murió mártir. La muerte de al-Husayn fue una de las cosas que causó fitnah (tribulación) entre la gente, como la muerte de 'Uzmaan, que fue una de las mas grandes causas de fitnah, por la cual la Ummah aún sufre división.

De este modo el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) dijo: "Hay tres cosas, el que se salve de ellas se ha salvado verdaderamente: mi muerte, la muerte de un paciente califa y el Dayyaal ('falso Mesías')".

Luego el Sheij al-Islam (que Alá tenga piedad con él) mencionó algo sobre la biografía de al-Hasan y su noble carácter, dijo:

"Luego murió, y Alá estuvo complacido con él y lo honró. Algunos grupos escribieron a Husayn y le prometieron ayuda y apoyo si se sublevaba y se declaraba califa, pero no fueron sinceros.

Cuando al-Husayn envió a su primo (hijo de su tío paterno), escribieron su palabra y lo defendieron del que le habían prometido que lo defenderían, y pelearon con él (primo de al-Husayn).

Los que fueron sabios y amaron a al-Husayn, como Ibn 'Abbaas e Ibn 'Umar y otros, le aconsejaron no ir con ellos, y no aceptar ninguna promesa suya. Pensaron que ir con ellos no sería útil y que las consecuencias no serían buenas. Las cosas resultaron ser tal como ellos dijeron, y es así como Alá decretó que pasaría.

Cuando al-Husayn (Alá se complazca con él) salió y vio que las cosas no eran como esperaba que fuesen, les pidió regresar, unirse al ejército que defendía las fronteras del Islam, o ir junto a su primo Yazid, pero no lo dejaron hacer ninguna de esas cosas a no ser que se

rindiera ante ellos como prisionero. Por lo tanto, los combatió, y lo mataron a él y a algunos que estaban con él. Fue asesinado injustamente por lo tanto murió como un shahid cuyo martirio Alá honró, y entonces, se reunió con los buenos y puros miembros de su familia. Su asesinato trajo vergüenza a aquellos que lo mataron, y causó mucha sedición entre la gente. Un grupo ignorante, malhechor – que eran herejes e hipócritas, o desencaminados y corruptos – hicieron una falsa alianza con él y los miembros de su casa, por lo tanto, tomaron el día de 'Aashuraa' como un día de ayuno y lamentos, en el cual desplegaron abiertamente los rituales paganos como golpear sus mejillas y desgarrar sus vestimentas con lamentaciones paganas. Pero lo que Alá nos había encomendado hacer ante una desgracia es tener paciencia y fortaleza, y buscar la recompensa, y recordar que todas las cosas vienen de Alá, como Él dice (interpretación del significado): "...Y por cierto que os probaré con algo de temor, hambre, pérdida de bienes, vidas y frutos, pero albricia a los pacientes [que recibirán una hermosa recompensa].

Aquellos que cuando les alcanza una desgracia dicen: Ciertamente somos de Allah y ante Él compareceremos. Éstos son quienes su Señor agraciará con el perdón y la misericordia, y son quienes siguen la guía.. (al-Baqarah 2:155-157).

Se narra en un hadiz Sahih que el Profeta (la

**"Hay tres cosas, el que se salve de ellas se ha salvado verdaderamente: mi muerte, la muerte de un paciente califa y el Dayyaal ('falso Mesías')"**

*Hadiz*

paz y las bendiciones de Alá sean con él) dijo:

"No es uno de los nuestros el que golpea sus mejillas, desgarra sus vestimentas y se lamenta de la manera pagana".

Y dijo: "Soy inocente de aquellos que golpean (sus mejillas) afeitan (sus cabezas) y desgarran sus vestimentas".

Y dijo: "Si la mujer que plañe no se arrepiente antes de morir, será elevada en el Día de la Resurrección usando pantalones de alquitrán y camisa de costras".

En al-Musnad, se informa de Faatimah bint al-Husayn, de su padre Al-Husayn, que el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) dijo: "No hay hombre que sufra una calamidad, y cuando la recuerde, aun siendo viejo y diga: 'Innaa ilayhi raayi'un (De Alá venimos, y a Él retornaremos para que nos juzgue) Alá lo recompensará de la misma manera que lo recompensó el día que sufrió la calamidad".

Es así como Alá honra a los creyentes. Si la calamidad sufrida por al-Husayn, y otras calamidades, se mencionan después de este tiempo, debemos decir "Innaa ilayhi raayi'un (De Alá venimos, y a Él retornaremos para que nos juzgue)", como Alá y Su Mensajero lo ordenaron, para ser recompensados como en el día en que ocurrió la calamidad. Si Alá nos ordena ser pacientes y

firmes y buscar la recompensa en el momento del desastre, entonces ¿que hay sucedió con el paso del tiempo? Shaytaan hizo atractivo a aquellos que son ignorantes tomar el día de 'Aashuraa' como una ocasión de luto, auto-flagelándose y haciendo lamentaciones, recitaban poemas de dolor y contaban historias llenas de mentiras e inventos. Cualquier verdad que se podía encontrar en estas historias no tenía otro propósito mas que renovar su sufrimiento y sentimiento sectario, causando odio y hostilidad entre los musulmanes, maldiciendo a aquellos que los rechazaban y causando problemas en el mundo Islámico.

**"No es uno de los nuestros el que golpea sus mejillas, desgarra sus vestimentas y se lamenta de la manera pagana"**

*Hadiz*

con él) dijo:

Las sectas del Islam nunca conocieron un grupo que dijera tantas mentiras, causara tantos problemas o ayudara a los kuffaar en contra de los musulmanes más que este grupo desviado. Son peores que los Jariyitas que son inaceptables en el Islam. Son de los cuales el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean

"Matarán a la gente del Islam y dejarán sólo a la gente que adora ídolos". Este grupo colaboró con los Judíos, Cristianos e idólatras en contra de los miembros de la casa del Profeta y su nación, así también ayudaron a los tártaros a invadir y destruir Bagdad y otros lugares contra los descendientes del Profeta, los gobernadores Abásidas y los creyentes. Los tártaros mataron, esclavizaron y destruyeron hogares.

El mal y el daño que les hicieron a los musul-

manes no pueden ser enumerados. Algunos otros - Naasibis que se opusieron y fueron enemigos de al-Husayn y su familia o gente ignorante que trató de combatir al demonio con el demonio, mentiras con mentiras e innovación con innovación – se opusieron inventando informes a favor de hacer del día de ‘Aashuraa’ un día de celebración, llevando kohl y henna, gastando dinero en sus hijos, cocinando platos especiales y otras cosas que se hacen en los Eids y ocasiones especiales.

Esta gente toma el día de ‘Aashuraa’ como un festival parecido al Eid, mientras que los demás lo toman como un día de luto. Las dos cosas están equivocadas, y las dos están en contra de la Sunnah, aunque el otro grupo (los Rafidis) tienen peores intenciones, más ignorancia y más maldad....

Pero Alá nos ordena ser justos y tratar bien a los demás. El Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) dijo: “Los que viven después de mi muerte verán muchas sediciones. Les aconsejo adherirse a mi Sunnah y la Sunnah de mis sucesores correctamente guiados (al-julafa’ al-raashidun) que vienen después de mí. Aférrense a ellos como si estuvieran mordiéndolos con sus colmillos. Tengan cuidado de las innovaciones, ya que cada innovación significa desvío”. Ni el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) ni sus correctamente guiados sucesores (los julafa’ al-raashidun) hicieron algunas de esas cosas en el día de ‘Aashuraa’, no lo hicieron un día de luto ni un día de celebración.

“Cuando el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) fue a Madinah, vio a los judíos ayunando en el día de ‘Aashuraa’. Preguntó:

‘¿Por qué lo hacen?’ Respondieron: ‘Este es el día en el cual Alá salvo a Moisés de ahogarse, por lo tanto ayunamos en este día’. Dijo: ‘Nosotros tenemos mas derecho sobre Moisés que ustedes,’ por lo tanto ayunó ese día y ordenó [a los musulmanes] que ayunaran”.

El día en el que se le ordenó a la gente ayunar fue solo un día. Cuando el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) fue a Madinah era el mes de Rabi’ al-Awwal, y al año siguiente el ayunó en ‘Aashuraa’ y le ordenó a la gente ayunar. Luego en ese año ayunar en Ramadán fue obligatorio y ayunar en ‘Aashuraa’ fue anulado como obligación. Los eruditos discutieron acerca de si ayunar ese día (‘Aashuraa’) era obligatorio o recomendado. De las dos mejores opiniones, el punto de vista más correcto es que era obligatorio (waayib), luego de eso quien haya ayunado lo hizo porque era recomendado (mustahabb). El Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) no les pidió a los musulmanes que ayunaran en ‘Aashuraa’, pero solía decir: “Este es el día de ‘Aashuraa’; Estoy ayunando en este día y el que desee ayunar puede hacerlo”. Y decía: “Ayunar en ‘Aashuraa’ perdonará los pecados de un año y ayunar en el día de ‘Arafaah perdonará los pecados de dos años”.

Cuando, hacia el final de su vida, el Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) escuchó que los judíos habían tomado el día de ‘Aashuraa’ como un festival, dijo: “Si vivo hasta el año próximo, ciertamente ayunaré en el noveno” – para ser diferente a los judíos, y no parecerme a ellos al tomar este día como un festival.

Había algunos de los Sahaabah y eruditos que

no ayunaban en este día y no lo consideraban recomendable (*mustahabb*), y pensaban que era desaconsejable (*makruh*) señalar este día para el ayuno. Esto fue informado por un grupo de eruditos de Kufa.

Algunos otros eruditos dijeron que era recomendable (*mustahabb*) ayunar este día. El punto de vista correcto es que es recomendable (*mustahabb*) para el que ayune en 'Aashura' (el día 10) ayunar el 9 [de Muharram] también, porque esta fue la última orden del Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él), como dijo: "Si vivo hasta el próximo año, ciertamente ayunaré en el noveno día así como también en el décimo". Esto fue informado con una variedad de cadenas de narración (*isnaads*).

Esto es lo que está establecido en la Sunnah del Profeta (la paz y las bendiciones de Alá sean con él).

Otras cosas, como cocinar platos especiales con o sin cereales, llevar vestimentas nuevas, gastar en la familia, comprar los suministros del día en ese día, realizar actos especiales de adoración como ser plegarias especiales, degollar deliberadamente un animal en ese día, guardar carne del sacrificio para cocinarla con cereales, utilizar kohl y henna, tomar un baño (*ghusl*), estrechar manos con las personas, visitarse mutuamente, o visitar las mezquitas, etc.... todo eso es innovación (*bid'ah*) censurable y desvío. Nada de eso tiene que ver con la Sunnah del Mensajero de Alá (la paz y las bendiciones de Alá sean con él) o el sendero de los califas rectos. No fue aprobado por ninguno de los imáemes de los musulmanes, ni

Maalik, ni al-Zawri, ni al-Layz ibn Sa'd, ni Abu Hanifah, ni al-Auzaa'i, ni al-Shaafi'i, ni Ahmad ibn Hanbal, ni Ishaaq ibn Raahwayh, ni ninguno de los imáemes y eruditos musulmanes posteriores.

La religión del Islam se basa en dos principios: que debemos adorar solamente a Alá, y que debemos adorarlo de la manera que Él ordenó, no por medio de innovaciones. Alá dice en el Corán (interpretación del significado): "... Diles: Yo no soy más que un hombre a quien se le ha revelado que sólo debéis adorar a Alá, vuestra única divinidad. Quien anhele la comparecencia ante su Señor que realice obras piadosas y que no adore a nadie más que a Él." [al-Kahf 18:110].

Los actos virtuosos son aquellos que son amados por Alá y Su Mensajero, aquellos que están confirmados en el Islam y en la Sunnah. De este modo 'Umar ibn al-Jattaab (Alá se complazca con él) solía decir en su *du'aa'*: "Oh Alá, haz que todos mis actos sean virtuosos y puros por tu causa, y no permitas que nadie mas los comparta".

(Lo mencionado es un resumen de las palabras de Sheij al-Islam Ibn Taymiyah (que Alá tenga misericordia de él). Al-Fataawa al-Kubra, parte 5).

Y Alá es el Guía al Camino Correcto.  
Para descargar el archivo :

[http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih\\_fat-tawa/es\\_celebration\\_ashura.pdf](http://www.islamhouse.com/d/files/es/ih_fat-tawa/es_celebration_ashura.pdf)

